
KLASSIKEREN 1

Å la tiden åpne seg: Heideggers Væren og tid i

psykologifaget

Per-Einar Binder
Universitetet i Bergen

Væren og tid har hatt stor betydning for psykologien som fagfelt – både innen
forskning og klinisk praksis.

Forfatteren har fylt ut interessekon�iktskjema og oppgir ingen interessekon�ikter.

BOK Væren og tid

FORFATTER Martin Heidegger (Oversatt av Lars Holm-Hansen)

ÅR 1927/2018

FORLAG Pax

SIDER 460

Det �nnes bøker som forandrer oss, og det �nnes bøker som viser oss at vi allerede er forandret. Sein

und Zeit (Heidegger, 1927/2018) gjorde begge deler for meg, da jeg som tjueåring satt på min hybel i

Bergen og kjempet meg gjennom den tyske originalen med den engelske oversettelsen som krykke. Jeg

var det som den gang het «ventestudent» – jeg hadde fullført det som den gang het psykologi grunnfag

med tilstrekkelig god karakter til å gå videre på profesjonsprogrammet, men det var venteliste for å

komme inn. Jeg ventet i to og et halvt år. Ventestudent var et interessant ord for en merkelig tilstand.

Som om selve ventetiden skulle være et studium i seg selv. Hvilket den kanskje var.

Jeg hadde savnet en eksistensiell dybde i psykologifaget, som jeg fant i �loso�faget og i

skjønnlitteratur (jeg studerte også på forfatterstudiet i Bø, en annen form for konstruktiv venting). Jeg

syntes psykologien, i sin iver etter å bli vitenskap, hadde glemt noe vesentlig. Kanskje nettopp det som

gjorde mennesket verdt å studere. Senere skulle jeg oppdage at det også fantes i psykologien, bare ikke

der jeg først hadde lett.

Bjørn Holgernes, som underviste i Heidegger ved Filoso�sk institutt, insisterte: Les originalen.

Les den på tysk. Det fantes ingen norsk oversettelse den gang. Kanskje lærte det meg noe også. Det er

https://psykologtidsskriftet.no


KLASSIKEREN 2

noe med å måtte slåss med en tekst, ord for ord, setning for setning. Som når man går i motbakke i

stedet for å ta en 7ellheis. Man legger bedre merke til utsikten.

Sein und Zeit er ikke et psykologisk verk, selv om nesten alt i det resonerer med psykologisk

erfaring. Ta bare dette at vi er «kastet» inn i verden. Som om fødselen, men egentlig også hvert

øyeblikk av livet, er et slags eksistensielt kast hvor vi lander i en virkelighet vi ikke har bedt om. Eller

hvordan måten vi «be�nner» oss på – Be�ndlichkeit – alltid allerede er farget av stemninger vi ikke

helt kan kontrollere. Heidegger (1927/2018) beskriver en psykologi som går dypere enn psykologien

selv. Den blir en slags grunnmur under bygningen.

Men Heidegger ville protestert. Dette er ontologi, ville han sagt, snarere enn psykologi. Han er

ute etter selve strukturen i det å være menneske, ikke bare hvordan mennesker tilfeldigvis opplever

verden. Det handler om hvem mennesket dypest sett er.

Mye av Heideggers virkelige inn�ytelse på psykologien ligger ikke bare hos dem som eksplisitt

refererer til ham. Den ligger også i det Hans-Georg Gadamer (1960/2004) kalte virkningshistorie,

denne prosessen hvor ideer siver inn i kulturen som vann i jord, og dukker opp igjen på uventede

steder. Jeg skal her ta for meg noen områder av faget hvor Heideggers Væren og tid har utgjort en

forskjell, både som en eksplisitt referanse og som en litt 7ernere gjenklang.

Når filosofi blir terapi (og omvendt)

Ludwig Binswanger (1958) var kanskje den første som ikke brydde seg om distinksjonen mellom

en psykologi og ontologi. Han tok utgangspunkt i Heideggers Dasein. Dette merkelige ordet for

menneskets væren-i-verden ble nøkkelen for å forstå psykoser. Binswanger så forbi sykdomsbegrepet.

For ham var den psykotiske pasienten et menneske hvis væren-i-verden hadde tatt en bestemt form, en

bestemt retning. Hallusinasjoner var måter å være-i-verden på, ikke bare symptomer.

Heidegger og Binswanger var to menn som prøvde å forstå hverandre over en avgrunn av

temperament og tilnærming. Heidegger, den �losoferende schwarzwaldbonden som tenkte Væren

med stor V, og Binswanger, den sveitsiske psykiateren og eier av det prestisjefylte Bellevue sanatorium

i Sveits, som daglig møtte mennesker i deres mest sårbare øyeblikk. De både forsto og misforsto

hverandre, kanskje med litt vekt på misforsto.

— beskriver en psykologi som går dypere enn psykologien selv

Medard Boss (1963) kom nærmere. Særlig gjennom de berømte Zollikon-seminarene. Forestill

deg Heidegger foran en forsamling sveitsiske psykiatere, som prøver å forklare forskjellen mellom det

ontiske og det ontologiske mens de tenker på sine neste pasienter. Med det ontiske mener Heidegger

alt det konkrete vi kan beskrive om mennesker og deres liv, slik som handlinger, erfaringer og

symptomer. Det ontologiske peker dypere: på selve strukturen i det å være menneske, på de vilkårene

som gjør alle disse erfaringene mulige.

Boss utviklet en terapeutisk praksis som tok Heideggers �loso� på alvor. Drømmer ble for Boss

noe annet enn symbolske uttrykk for fortrengte driCer. De var åpninger hvor nye muligheter for væren

kunne vise seg. Her ser Boss noe Freud ser ut til å ha oversett. Det ubevisste er kanskje ikke bare et

sted hvor fortiden ligger begravd. Det er et rom hvor fremtiden venter på å bli født.

https://psykologtidsskriftet.no


KLASSIKEREN 3

Kreative misforståelser

Da Rollo May introduserte Heidegger for Amerika (May et al., 1958), skjedde det noe som både var

underlig og fruktbart. Eksistensiell angst ble oversatt til terapeutisk språk. Heidegger beskrev dette

som et grunnleggende fenomen; angsten for intet som åpner oss for vår egen frihet. For May ble det

til noe man kunne utforske og arbeide med. Kanskje ikke kurere, men i det minste forholde seg til på

vekstfremmende måter.

May og senere Irvin Yalom (1980) leser oCe de eksistensielle tenkerne som mørkere enn de

egentlig er, de synes å projisere sin egen amerikanske bekymring for det tragiske inn i europeisk

�loso�. Men iblant ser de også kanskje litt i overkant optimistiske muligheter. Dette henger sammen

med at de mister taket på det ontologiske nivået hos Heidegger. Når May og Yalom bruker begreper

som hos Heidegger er ment å beskrive menneskets grunnvilkår, altså på det ontologiske nivået,

oversetter de dem oCe til mer konkrete, psykologiske fenomener.

For Heidegger var eksistensiell skyld – Schuld – et ontologisk faktum. Vi «skylder» alltid allerede

verden og oss selv å være, å tre frem, å ta plass. Som jeg selv har argumentert for (Binder, 2022),

handler denne skylden ikke primært om det vi har gjort galt, men om alle mulighetene vi ikke har

levd, alle valgene vi gjør som nødvendigvis utelukker andre valg. Det er ikke noe vi kan bli kvitt

gjennom terapi eller selvinnsikt.

Men hos May og Yalom blir dette til noe mer håndterbart. Ikke nødvendigvis noe som kan �kses,

men noe man kan utforske og kanskje forsone seg med. Dette er ikke bare en utvanning av Heidegger.

Det er hva vi kunne kalle en kreativ misforståelse. Det er en produktiv feiltolkning som åpner visse

terapeutiske muligheter.

Yalom (1980) skrev at det �nnes to slags terapeuter: de som arbeider med døden, og de som ikke

vet at de gjør det. Heideggers analyse av væren-til-døden ligger under mye av moderne eksistensiell

terapi, enten terapeutene vet det eller ikke.

For Heidegger var døden en eksistensiell struktur som gjennomsyrer livet her og nå. Den var ikke

først og fremst en biologisk hendelse som venter i fremtiden. Vi er de eneste vesener som vet at vi skal

dø. Denne vissheten, og oCe også vår �ukt fra den, former alt vi gjør.

Det skjer igjen en interessant transformasjon når �loso�en blir terapi. For mens Heidegger

beskrev væren-til-døden som et ontologisk faktum, blir det i terapirommet til noe man kan forholde

seg til på ulike måter. Terapeuten hjelper klienten med å konfrontere sin dødelighet, ikke for å

overvinne den eksistensielt gitte dødsangsten – det ville vært meningsløst – men for å leve mer fullt i

lys av den.

Kirk Schneider (2009), som var elev av May og Yalom, er en viktig viderefører av denne

tradisjonen. Hans eksistensielt-humanistiske tilnærming balanserer det tragiske og det håpefulle, det

begrensede og det mulige. Mest interessant er kanskje hans vektlegging av ærefrykt og undring – awe –

som grunnleggende holdning til tilværelsen. Dette er ikke Heideggers språk. Men det resonerer med

hans insistering på at væren er noe som kaller på undring, ikke bare analyse.

Den britiske eksistensielle tradisjonen har sin egen tone. R.D. Laing (1959), omdiskutert for sin

terapeutiske eksperimentering, tok Heideggers eksistensielle perspektiv inn i forståelsen av alvorlige

psykiske lidelser. For Laing fremsto psykosen som en eksistensiell krise snarere enn et medisinsk

problem. Den er et desperat forsøk på å være i en verden som har blitt ubeboelig. Hans beskrivelse av

den «ontologiske usikkerheten» hos mennesker med schizofreni – følelsen av at ens egen eksistens er

truet, at man kan forsvinne eller bli slukt – er tydelig inspirert av Heidegger i sin forståelse av hvordan

https://psykologtidsskriftet.no


KLASSIKEREN 4

væren selv kan bli problematisk og verden oppleves «uhjemlig»: Hva skjer når kastetheten blir for

voldsom å forholde seg til, når verden man er kastet inn i, ikke gir rom for ens væren?

Mick Cooper (2015) representerer en nyere generasjon britiske eksistensielle terapeuter som

har tatt denne arven videre på en mer balansert måte. Hans pluralistiske tilnærming, med ideen

om at ulike klienter trenger ulike tilnærminger på ulike tidspunkt, har en tydelig heideggeriansk

betoning. For i denne pluralismen ligger en grunnleggende anti-essensialisme; mennesket har ingen

fast natur som krever én bestemt terapeutisk respons. Vi er mangfoldige, ubestemte, alltid i tilblivelse.

Coopers insistering på at terapi må være en genuin dialog, et møte mellom to som sammen utforsker

mulighetene for væren, resonerer med Heideggers forståelse av mening som noe som ikke bare er gitt,

men som må skapes og oppdages.

Emmy van Deurzen (2012), med sin britiske-nederlandske bakgrunn, bygger bro

mellom kontinental �loso� og britisk pragmatisme. Hun bruker Heideggers begreper –

Be�ndlichkeit, Geworfenheit, Mitsein – som analytiske verktøy. Også hos henne sniker det seg inn

en terapeutisk anvendelighet som Heidegger nok ville stilt spørsmål ved. Som om autentisitet er noe

man kan arbeide mot, om ikke oppnå en gang for alle. Men kanskje er det nettopp slik at Heideggers

tenkning først kan bli levende i den kliniske praksis gjennom oversettelser som ikke er helt trofaste.

Relasjonelle vendinger

Det relasjonelle perspektivet bygger på en grunnleggende innsikt som går tilbake til

Heideggers Mitsein; vår væren-med. Vi er alltid allerede i relasjon, alltid allerede vevd inn i et nett av

betydninger og forbindelser. Eller som Stephen A. Mitchell (1988) beskrev det: Vi er ikke først isolerte

individer som så kommer sammen, et selv kan først bli et selv som del av en «relasjonell matrise».

Robert Stolorow og hans kolleger har tatt Heideggers relasjonelle ontologi inn i den kliniske

praksisen på en direkte og anvendelig måte. Deres intersubjektivitetsteori, utviklet sammen med

George Atwood, Bernard BrandchaC og Donna Orange (Stolorow & Atwood, 1992; Stolorow et al.,

2002), er dypt påvirket av Heidegger. For Stolorow er ikke det ubevisste noe som ligger begravd inne i

individet. Det er noe som oppstår i det intersubjektive feltet mellom terapeut og klient.

Stolorow (2011), som selv har skrevet omfattende om Heidegger, ser den terapeutiske situasjonen

som en «relasjonell lysning». Det er et rom hvor både terapeut og klients væren-i-verden møtes og

gjensidig konstituerer hverandre. Traumatiske erfaringer forstås ikke som indre arr, men som brudd i

det relasjonelle vevet som holder vår verden sammen. Og helbredelse skjer ikke gjennom innsikt alene,

men gjennom det Stolorow kaller et «relasjonelt hjem» – en følelsesmessig bolig hvor ens aOektive

erfaringer kan �nne forståelse og gyldighet.

Dette er Heideggers Mitsein oversatt til klinisk språk. Men med en varmere tone. Der Heidegger

kunne være nesten brutalt nøktern i sin analyse av væren-med-andre, tilbyr Stolorow en mer

terapeutisk visjon: Vi er ikke bare kastet inn i relasjoner, vi kan også �nne hjem i dem.

Metodisk arv

Gjennom hermeneutisk fenomenologi har Heideggers inn�ytelse på psykologisk forskning vært

direkte og varig. Amadeo Giorgi (2009) og andre fenomenologiske psykologer refererer eksplisitt

til Heidegger når de utvikler sine forskningsmetoder. Men det er den hermeneutiske vendingen –

forståelsen av at all erfaring alltid allerede er fortolket – som kanskje har hatt størst gjennomslagskraC.

https://psykologtidsskriftet.no


KLASSIKEREN 5

Jonathan Smiths Interpretative Phenomenological Analysis (IPA) bygger direkte på Heideggers

hermeneutiske fenomenologi (Smith et al., 2009). For Smith, som for Heidegger, er det ingen «ren»

erfaring vi kan få tilgang til. Vi er alltid allerede fortolkende vesener, kastet inn i en verden av mening

som vi både skaper og oppdager. IPAs doble hermeneutikk, forskeren som fortolker deltakernes

fortolkninger av sin egen erfaring, er dypt heideggeriansk i sin forståelse av hvordan mening oppstår.

I den «re�eksive vending» i kvalitativ forskning (Binder et al., 2024) kombinerer vi Heideggers

insistering på å være tro mot fenomenene slik de viser seg, med en re�eksiv bevissthet om forskerens

egen posisjon og forforståelse. Vi kan ikke studere menneskelig erfaring som om vi studerte steiner

eller molekyler. Vi er alltid allerede involvert i det vi studerer, alltid allerede del av meningsveven vi

prøver å forstå. Dette er mer enn en teknisk metodediskusjon. Det handler om en grunnleggende

forståelse av hva psykologisk kunnskap er og kan være. Når kvalitative forskere insisterer på å komme

så nær som mulig deltakernes erfaring samtidig som vi lykkes i å være re�eksive om egen rolle, prøver

vi å praktisere det vi med Heidegger kan kalle Gelassenheit. Dette er en åpen, mottakelig holdning som

lar fenomenene vise seg uten å tvinge dem inn i forhåndsbestemte kategorier.

Narrative vendinger

Heidegger kalte språket «værens hus». Vi bor i språket, sa han, og språket former hva som kan vise seg

for oss. Paul Ricœur (1984–1988) tok elementer fra Heideggers tidsanalyse og språkforståelse og vevde

den sammen med teorien om fortelling. For Ricœur var menneskets forhold til tid grunnleggende

narrativt. Vi forstår oss selv gjennom historiene vi forteller om oss selv. Denne innsikten, formidlet

gjennom Jerome Bruner (1986) og andre, har bidratt til hvordan vi tenker om identitet i psykologien.

Dan McAdams (2011) har kanskje tatt denne narrative vendingen lengst med sin livshistorieteori.

For McAdams er identitet nettopp livshistorien – den internaliserte og utviklende fortellingen om

selvet som vi konstruerer fra sen ungdom og gjennom voksenlivet. Vi kan lese dette som Heideggers

tidslighet gjort narrativ: Vi er vesener som strekker oss mellom fortid, nåtid og fremtid. Vi skaper

sammenheng i hvem vi er, og verden rundt oss gjennom fortelling.

Men her ligger det også en interessant spenning. McAdams søker oCe etter helhet, koherens, den

«gode» livshistorien som innpasser alle livets tråder. Her glemmer han kanskje noe av det Heidegger

insisterte på, nemlig at menneskets væren er grunnleggende ubestemt, alltid i prosess.

Michael Bamberg (2009) har påpekt nettopp dette problemet. Hans «små-historie»-tilnærming

kritiserer tendensen til å søke etter de store, sammenhengende narrativene. For Bamberg er identitet

noe som forhandles lokalt, i de små fortellingene vi forteller i hverdagen, oCe motsetningsfylte, oCe

�ertydige. Dette er kanskje mer i tråd med Heideggers forståelse av mennesket som kastet inn i

situasjoner vi må håndtere uten en overordnet plan eller mening. Bambergs insistering på det lokale

og �ertydige ved narrative identiteter minner oss om at vi ikke bare har en historie – vi er alltid midt

i mange historier samtidig, oCe uforenlige, alltid åpne for revisjon. Møter vi dette med Heideggers

begrep om kastetethet, kan vi si: Vi er kastet inn i historier vi ikke har begynt, og vi må improvisere

våre egne vendinger mens fortellingen utfolder seg.

Taus kunnskap

Heideggers analyse av Zuhandenheit – tilhåndenhet – er kanskje hans mest praktiske bidrag til

psykologien. Når vi bruker en hammer, tenker vi ikke på hammeren. Den er transparent. Den er en

forlengelse av hånden. Det er først når hammeren knekker, når den slutter å fungere, at vi ser den som

https://psykologtidsskriftet.no


KLASSIKEREN 6

et objekt. Vi lever i verden på en måte hvor vi er involvert og engasjert på et før-re�eksivt nivå. Vi er

oppslukt i praksiser hvor vi går opp i det vi holder på med, og i en viss forstand er ett med det, uten å

alltid trenge å resonnere før vi handler. I en viss forstand ligger det en kunnskap i våre handlemåter

som er mer enn våre teorier om hvordan vi best skal handle. Heidegger brukte tilhåndenhet først og

fremst om vårt forhold til redskaper og praksiser (techne). I en terapeutisk sammenheng kan vi også

lese dette i lys av det Aristoteles kaller fronesis, som er den praktiske klokskapen som utøves i møtet

med andre.

Michael Polanyi kalte dette før-re�eksive nivået «taus kunnskap». Donald Schön (1983) snakket

om «re�ection-in-action». Hele diskusjonen om praktisk kunnskap i profesjonsutøvelse – hvordan en

erfaren terapeut «vet» hva hun skal si, uten å kunne forklare hvorfor – bygger på denne innsikten.

Bruce Wampold (2015) har kanskje tatt denne innsikten lengst inn i psykoterapiforskningen med

sin kontekstuelle modell. Det er nettopp den før-re�eksive væren-i-verden som Wampold viser til når

han understreker at det mest virksomme i terapi oCe skjer på et implisitt nivå. Det skjer i selve måten

terapeut og klient er sammen på, snarere enn i de uttalte teknikkene. For Wampold er ikke terapi først

og fremst anvendelse av spesi�kke teknikker. Det som virkelig betyr noe, er den helhetlige konteksten:

den terapeutiske relasjonen, den delte forståelsen av problemet, troen på at endring er mulig. En

god terapeut navigerer ikke primært gjennom valg av teknikker, selv om slike valg også kan være

viktige. Hun fornemmer når hun skal tie, når hun skal snakke, når hun skal lene seg frem eller trekke

seg tilbake. All denne kunnskapen er ikke i hodet hennes som eksplisitt viten, men kroppsliggjøres

gjennom hennes væren-i-terapirommet.

— Heidegger kalte språket «værens hus»

Wampolds forskning viser at denne implisitte, kontekstuelle dimensjonen forklarer mer av

terapiens eOekt enn de spesi�kke teknikkene: Det viktigste skjer ikke på det eksplisitte, tekniske nivået,

men i det implisitte, relasjonelle rommet hvor terapeut og pasient møtes som opplevende, sansende og

samhandlende vesener.

Men her er paradokset: Vi ønsker også å gjøre det som skjer i terapirommet, eksplisitt,

målbart. I mange sammenhenger er det også viktig å utvikle strukturerte fremgangsmåter,

tilbakemeldingsinstrumenter, og ikke minst å kunne lære nye terapeuter å anvende dem. På den

ene side blir det som å tvinge den tause kunnskapen til å bli noe annet enn hva den egentlig kan

være, nemlig en eksplisitt prosedyre. På den annen side – om vi skal fortsette med Heideggers

hammermetafor – så vil også en fersk håndverker trenge gode råd om hvordan en hammer kan og skal

brukes, og en erfaren håndverker vokser på tilbakemelding på hva som fungerer godt. Det uttalte og

eksplisitte og det tause og implisitte er ikke bare motsetninger, de spiller sammen.

Tiden som åpner seg

Det er som om Heidegger så inn i fremtiden og beskrev vår tids kriser før de ble akutte. Eller kanskje

er det heller slik at hver tid leser Heidegger på sin måte, �nner i ham det den trenger. Heidegger

oppfordrer oss til en grunnleggende, ydmyk og undrende åpenhet mot verden. Han oppfordrer

oss til å være sensitiv for hvordan vi gir mening til den, og være klar over at vi aldri slutter å være

meningsskapere. Han advarer mot farene for at vi så lett låser oss fast i virkelighetsforståelser, og tror

den forståelsen vi selv har skapt, er den entydig sanne. Ikke minst gjelder dette, slik Heidegger påpekte

https://psykologtidsskriftet.no


KLASSIKEREN 7

mange ganger, vår måte å forholde oss til naturen på som blott og bart objekt for vår utnyttelse og

kontroll.

Andy Fisher (2013), i sin radikale økopsykologi, refererer direkte til Heidegger. Men selv de som

ikke gjør det, som arbeider med klimaangst og økoterapi, bruker implisitt heideggerianske temaer.

Fremmedgjøringen fra naturen, tapet av en dypere forbindelse med jorden, følelsen av å leve i en

verden som har lukket seg for undringen og ærefrykten for naturen. Alt dette har røtter tilbake til

Heideggers kritikk av modernitetens teknologiske verdensanskuelse.

Og nå, med KI-revolusjonen, står vi overfor en enda dypere utfordring. Problemet er ikke bare

at vi skaper maskiner som kan tenke, eller i det minste simulere tenkning. Mer foruroligende er

hvordan vi begynner å forstå oss selv gjennom maskinenes speil. Det er en grunnleggende forskyvning

i hvordan vi forstår hva det vil si å være menneske. Det er intet galt i å snakke om nevrale nettverk.

Men vi står alltid i fare for å forveksle vår modell for tenkning med tenkningens vesen, slik Winograd

og Flores (1986), med utgangspunkt i Heidegger, påpekte det. For Heidegger var mennesket nettopp

ikke en so�stikert informasjonsprosesseringsmaskin, men det vesenet som hadde en unik oppgave: å

være «værens vokter» – der Hirt des Seins.

Hva betyr det å være værens vokter i en tid med KI og terapiboter? Det betyr kanskje å insistere

på det som ikke lar seg algoritmisere: det �ertydige, det ubestemte, det som åpner verden snarere enn

å lukke den. En KI kan kanskje simulere empati, men kan den virkelig be�nne seg i en stemning?

Kan den kjenne angsten? Og da tenker jeg ikke på frykten for noe bestemt; men den grunnleggende

angsten for værens grunnløshet? Kan den romme eksistensiell skyld?

Faren er ikke (nødvendigvis) KI-en i seg selv. Faren er at vi, i vår fascinasjon over disse nye

speilverdener vi har skapt, glemmer vår egen særegenhet. At vi begynner å forstå oss selv som dårlige

kopier av de maskinene vi har laget. At vi mister blikket for det verdensåpnende ved menneskelig

eksistens – vår evne til å undre oss, til å la oss overraske, til å �nne mening i det meningsløse.

Men igjen, Heidegger var ikke teknologi�endtlig. Faren ligger først og fremst i at den

teknologiske tenkemåten blir den eneste måten å tenke på. Når alt blir middel og ingenting mål i seg

selv. Når selv kjærligheten blir noe man må «jobbe med», når sorg blir noe som skal «prosesseres», når

eksistensiell angst blir en «bug» som skal �kses.

Den vanskelige arven etter Heidegger

Det er et mørkt paradoks å forholde seg til når vi diskuterer Heideggers inn�ytelse: Filosofen som

insisterte på at mennesket ikke har noen fast essens, som viste oss at vi alltid er i prosess, alltid i

tilblivelse – denne anti-essensialisten ble nazist for en periode. Rüdiger Safranski (1994) beskriver det

i biogra�en En mester fra Tyskland som et slags sammenbrudd. Kanskje var det det. Kanskje var det,

som vi psykologer kunne si, en brist i mentaliseringen.

Det er ironisk at Heidegger, som har hatt så stor betydning for fundamentalisme-kritikere som

Hannah Arendt (som for øvrig var hans student, og elskerinne), falt for den mest essensialistiske

politiske vendingen Europa har sett. Han som viste oss at det ikke �nnes noen «egentlig» menneskelig

natur, at vi er kastet inn i historien og må skape vår egen mening. Akkurat han omfavnet en ideologi

som hevdet at blod og jord bestemmer alt.

Hvordan forholder vi oss til dette? Kan vi skille �loso�en fra �losofen? Bør vi det? Kanskje

ligger det en lærdom nettopp i dette sviktet. At selv den dypeste �loso�ske innsikt ikke beskytter mot

menneskelig svakhet, mot forførelse, mot det Heidegger selv kalte «forfall»: det å blindt falle inn i

https://psykologtidsskriftet.no


KLASSIKEREN 8

tidens strømninger. Filoso� alene er ikke nok. Vi trenger noe mer. Vi trenger etisk årvåkenhet, politisk

bevissthet, og ikke minst: evnen til å se den konkrete Andre. Ikke bare Væren med stor V.

Klassikere som levende kilder

Så hvorfor lese Sein und Zeit i dag, nesten hundre år etter at den ble skrevet? Ikke for å �nne ferdige

svar eller anvendbare teknikker. Heidegger gir oss ikke slikt. Men han gir oss noe vel så verdifullt: et

språk for å tenke det nesten utenkelige, for å nærme oss de mest grunnleggende spørsmålene om hva

det vil si å være menneske.

Lars Holm-Hansens oversettelse (Heidegger, 1927/2018) gjør endelig dette verket tilgjengelig for

norske lesere. Det er en god oversettelse, trofast mot originalens kompleksitet uten å bli unødig obskur.

Men som med all Heidegger-lesning krever det tålmodighet. Man må la teksten arbeide i en, la de

merkelige ordene og vendingene gjøre sitt arbeid.

Gadamers (1960/2004) begrep om virkningshistorie minner oss om at vi aldri helt kan kontrollere

hvordan våre ideer blir mottatt og brukt. De lever sitt eget liv, inngår i nye konstellasjoner, skaper

uventede forbindelser. Heideggers Sein und Zeit fortsetter å virke i psykologien, oCe på måter han ville

protestert mot, men kanskje nettopp derfor på måter som holder verket levende.

Og kanskje er det nettopp slik det skal være med en klassiker. Den virker ikke ved å gi oss ferdige

svar, men ved å holde spørsmålene åpne. Ved å minne oss om at det vi tar for gitt – tiden, døden,

angsten, språket, væren selv – er dypt mysteriøst og verdt å tenke over. Om og om igjen.

Det er kanskje det beste vi kan håpe på av en klassiker: ikke at den løser våre problemer, men

at den gjør oss til dypere, mer tenkende mennesker. Mennesker som kan holde ut i det åpne, i det

uavklarte, i mysteriet. For som Heidegger minnet oss om: Vi er de vesener for hvem væren selv er et

spørsmål. I vår tid er det viktig å bli minnet på at dette er noe av kjernen i det menneskelige.

Referanser
Aristoteles. (2013). Den nikomakiske etikk (Arn�nn Stigen, overs.). Vidarforlaget.

Bamberg, M. (2009). Identity and narration. I P. Hühn, J. Pier, W. Schmid & J. Schönert

(Red.), Handbook of narratology (s. 132–143). De Gruyter.

Binder, P. E. (2022). Ue call of the unlived life: On the psychology of existential guilt. Frontiers in

Psychology, 13, 991325. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.991325

Binder, P. E., Råbu, M. & Moltu, C. (2024). Hermeneutisk fenomenologi – en re�eksiv

forskertilnærming. I L. Lorås & O. Ness (Red.), Håndbok i kvalitativ forskning: For psykologi,

helsefag og sosialfag. Fagbokforlaget.

Binswanger, L. (1958). Ue existential analysis school of thought. I R. May, E. Angel & H. F. Ellenberger

(Red.), Existence: A new dimension in psychiatry and psychology (s. 191–213). Basic Books.

Boss, M. (1963). Psychoanalysis and Daseinsanalysis. Basic Books.

Bruner, J. (1986). Actual minds, possible worlds. Harvard University Press.

Cooper, M. (2015). Existential psychotherapy and counselling: Contributions to a pluralistic practice.

Sage.

Fisher, A. (2013). Radical ecopsychology: Psychology in the service of life (2. utg.). State University of

New York Press.

Gadamer, H.-G. (1960/2004). Truth and method. Continuum.

Giorgi, A. (2009). -e descriptive phenomenological method in psychology. Duquesne University Press.

Heidegger, M. (1927/2018). Væren og tid (L. Holm-Hansen, Overs.). Pax.

https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.991325
https://psykologtidsskriftet.no


KLASSIKEREN 9

Laing, R. D. (1959). -e divided self. Tavistock.

May, R., Angel, E. & Ellenberger, H. F. (Red.). (1958). Existence: A new dimension in psychiatry and

psychology. Basic Books.

McAdams, D. P. (2011). Narrative identity. I S. J. Schwartz, K. Luyckx & V. L. Vignoles

(Red.), Handbook of identity theory and research (s. 99–115). Springer New York.

Mitchell, S. A. (1988). Relational concepts in psychoanalysis: An integration. Harvard University Press.

Ricœur, P. (1984–1988). Time and narrative (Bind 1–3). University of Chicago Press.

Safranski, R. (1994). Ein Meister aus Deutschland: Heidegger und seine Zeit. Carl Hanser Verlag.

[Dansk utgave: En mester fra Tyskland: Heidegger og hans tid. Gyldendal].

Schneider, K. J. (2009). Awakening to awe: Personal stories of profound transformation. Jason Aronson.

https://doi.org/10.5771/9780765706669

Schön, D. A. (1983). -e re.ective practitioner. Basic Books.

Smith, J. A., Flowers, P. & Larkin, M. (2009). Interpretative phenomenological analysis: -eory, method

and research. Sage.

Stolorow, R. D. (2011). World, a2ectivity, trauma: Heidegger and post-Cartesian psychoanalysis.

Routledge.

Stolorow, R. D. & Atwood, G. E. (1992). Contexts of being: -e intersubjective foundations of

psychological life. Analytic Press.

Stolorow, R. D., Atwood, G. E. & Orange, D. M. (2002). Worlds of experience: Interweaving

philosophical and clinical dimensions in psychoanalysis. Basic Books.

van Deurzen, E. (2012). Existential counselling & psychotherapy in practice (3. utg.). Sage.

Wampold, B. E. (2015). -e great psychotherapy debate: -e evidence for what makes psychotherapy

work (2. utg.). Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203582015

Winograd, T. & Flores, F. (1986). Understanding computers and cognition: A new foundation for design.

Ablex Publishing Corporation.

Yalom, I. D. (1980). Existential psychotherapy. Basic Books.

Publisert: 02.02.2026, TidsskriC for Norsk psykologforening.

https://doi.org/10.5771/9780765706669
https://doi.org/10.4324/9780203582015
https://psykologtidsskriftet.no
https://psykologtidsskriftet.no

