KLASSIKEREN 1

A la tiden 3pne seg: Heideggers Varen og tid i
psykologifaget

Per-Einar Binder
Universitetet i Bergen

Vaeren og tid har hatt stor betydning for psykologien som fagfelt — bade innen
forskning og klinisk praksis.

Forfatteren har fylt ut interessekonfliktskjema og oppgir ingen interessekonflikter.

Veeren og tid

HEIDEGGER

BOK Veeren og tid

FORFATTER Martin Heidegger (Oversatt av Lars Holm-Hansen)
AR 1927/2018

FORLAG Pax

SIDER 460

Det finnes beker som forandrer oss, og det finnes beker som viser oss at vi allerede er forandret. Sein
und Zeit (Heidegger, 1927/2018) gjorde begge deler for meg, da jeg som tjuedring satt pa min hybel i
Bergen og kjempet meg gjennom den tyske originalen med den engelske oversettelsen som krykke. Jeg
var det som den gang het «ventestudent» — jeg hadde fullfort det som den gang het psykologi grunnfag
med tilstrekkelig god karakter til a ga videre pa profesjonsprogrammet, men det var venteliste for a
komme inn. Jeg ventet i to og et halvt r. Ventestudent var et interessant ord for en merkelig tilstand.
Som om selve ventetiden skulle vere et studium i seg selv. Hvilket den kanskje var.

Jeg hadde savnet en eksistensiell dybde i psykologifaget, som jeg fant i filosofifaget og i
skjennlitteratur (jeg studerte ogsa pa forfatterstudiet i Bo, en annen form for konstruktiv venting). Jeg
syntes psykologien, i sin iver etter a bli vitenskap, hadde glemt noe vesentlig. Kanskje nettopp det som
gjorde mennesket verdt & studere. Senere skulle jeg oppdage at det ogsa fantes i psykologien, bare ikke
der jeg forst hadde lett.

Bjorn Holgernes, som underviste i Heidegger ved Filosofisk institutt, insisterte: Les originalen.
Les den pa tysk. Det fantes ingen norsk oversettelse den gang. Kanskje leerte det meg noe ogsé. Det er

® Tidsskrift for Norsk psykologforening


https://psykologtidsskriftet.no

KLASSIKEREN 2

noe med & matte slass med en tekst, ord for ord, setning for setning. Som nar man gar i motbakke i
stedet for 4 ta en fjellheis. Man legger bedre merke til utsikten.

Sein und Zeit er ikke et psykologisk verk, selv om nesten alt i det resonerer med psykologisk
erfaring. Ta bare dette at vi er «kastet» inn i verden. Som om fodselen, men egentlig ogsé hvert
oyeblikk av livet, er et slags eksistensielt kast hvor vi lander i en virkelighet vi ikke har bedt om. Eller
hvordan maten vi «befinner» oss pa — Befindlichkeit - alltid allerede er farget av stemninger vi ikke
helt kan kontrollere. Heidegger (1927/2018) beskriver en psykologi som gar dypere enn psykologien
selv. Den blir en slags grunnmur under bygningen.

Men Heidegger ville protestert. Dette er ontologi, ville han sagt, snarere enn psykologi. Han er
ute etter selve strukturen i det a veere menneske, ikke bare hvordan mennesker tilfeldigvis opplever
verden. Det handler om hvem mennesket dypest sett er.

Mye av Heideggers virkelige innflytelse pa psykologien ligger ikke bare hos dem som eksplisitt
refererer til ham. Den ligger ogsa i det Hans-Georg Gadamer (1960/2004) kalte virkningshistorie,
denne prosessen hvor ideer siver inn i kulturen som vann i jord, og dukker opp igjen pa uventede
steder. Jeg skal her ta for meg noen omrader av faget hvor Heideggers Veeren og tid har utgjort en
forskjell, bade som en eksplisitt referanse og som en litt fjernere gjenklang.

Nar filosofi blir terapi (og omvendt)

Ludwig Binswanger (1958) var kanskje den forste som ikke brydde seg om distinksjonen mellom

en psykologi og ontologi. Han tok utgangspunkt i Heideggers Dasein. Dette merkelige ordet for
menneskets varen-i-verden ble nekkelen for & forsta psykoser. Binswanger sa forbi sykdomsbegrepet.
For ham var den psykotiske pasienten et menneske hvis varen-i-verden hadde tatt en bestemt form, en
bestemt retning. Hallusinasjoner var mater & veere-i-verden pa, ikke bare symptomer.

Heidegger og Binswanger var to menn som prevde a forsta hverandre over en avgrunn av
temperament og tilnerming. Heidegger, den filosoferende schwarzwaldbonden som tenkte Veeren
med stor V, og Binswanger, den sveitsiske psykiateren og eier av det prestisjefylte Bellevue sanatorium
i Sveits, som daglig mette mennesker i deres mest sarbare oyeblikk. De bade forsto og misforsto
hverandre, kanskje med litt vekt pa misforsto.

— beskriver en psykologi som gar dypere enn psykologien selv

Medard Boss (1963) kom narmere. Serlig giennom de beremte Zollikon-seminarene. Forestill
deg Heidegger foran en forsamling sveitsiske psykiatere, som prover a forklare forskjellen mellom det
ontiske og det ontologiske mens de tenker pa sine neste pasienter. Med det ontiske mener Heidegger
alt det konkrete vi kan beskrive om mennesker og deres liv, slik som handlinger, erfaringer og
symptomer. Det ontologiske peker dypere: pa selve strukturen i det a veere menneske, pa de vilkarene
som gjor alle disse erfaringene mulige.

Boss utviklet en terapeutisk praksis som tok Heideggers filosofi pa alvor. Dremmer ble for Boss
noe annet enn symbolske uttrykk for fortrengte drifter. De var apninger hvor nye muligheter for veeren
kunne vise seg. Her ser Boss noe Freud ser ut til @ ha oversett. Det ubevisste er kanskje ikke bare et
sted hvor fortiden ligger begravd. Det er et rom hvor fremtiden venter pé 4 bli fodt.

® Tidsskrift for Norsk psykologforening


https://psykologtidsskriftet.no

KLASSIKEREN 3

Kreative misforstaelser

Da Rollo May introduserte Heidegger for Amerika (May et al., 1958), skjedde det noe som bade var
underlig og fruktbart. Eksistensiell angst ble oversatt til terapeutisk sprak. Heidegger beskrev dette
som et grunnleggende fenomen; angsten for intet som apner oss for var egen frihet. For May ble det
til noe man kunne utforske og arbeide med. Kanskje ikke kurere, men i det minste forholde seg til pa
vekstfremmende mater.

May og senere Irvin Yalom (1980) leser ofte de eksistensielle tenkerne som merkere enn de
egentlig er, de synes a projisere sin egen amerikanske bekymring for det tragiske inn i europeisk
filosofi. Men iblant ser de ogsa kanskje litt i overkant optimistiske muligheter. Dette henger sammen
med at de mister taket pa det ontologiske nivaet hos Heidegger. Nar May og Yalom bruker begreper
som hos Heidegger er ment a beskrive menneskets grunnvilkar, altsd pa det ontologiske nivéet,
oversetter de dem ofte til mer konkrete, psykologiske fenomener.

For Heidegger var eksistensiell skyld — Schuld - et ontologisk faktum. Vi «skylder» alltid allerede
verden og oss selv & vere, a tre frem, a ta plass. Som jeg selv har argumentert for (Binder, 2022),
handler denne skylden ikke primert om det vi har gjort galt, men om alle mulighetene vi ikke har
levd, alle valgene vi gjor som nedvendigvis utelukker andre valg. Det er ikke noe vi kan bli kvitt
gjennom terapi eller selvinnsikt.

Men hos May og Yalom blir dette til noe mer handterbart. Ikke nedvendigvis noe som kan fikses,
men noe man kan utforske og kanskje forsone seg med. Dette er ikke bare en utvanning av Heidegger.
Det er hva vi kunne kalle en kreativ misforstaelse. Det er en produktiv feiltolkning som apner visse
terapeutiske muligheter.

Yalom (1980) skrev at det finnes to slags terapeuter: de som arbeider med deden, og de som ikke
vet at de gjor det. Heideggers analyse av veeren-til-deden ligger under mye av moderne eksistensiell
terapi, enten terapeutene vet det eller ikke.

For Heidegger var deden en eksistensiell struktur som gjennomsyrer livet her og na. Den var ikke
forst og fremst en biologisk hendelse som venter i fremtiden. Vi er de eneste vesener som vet at vi skal
de. Denne vissheten, og ofte ogsa var flukt fra den, former alt vi gjor.

Det skjer igjen en interessant transformasjon nér filosofien blir terapi. For mens Heidegger
beskrev varen-til-deden som et ontologisk faktum, blir det i terapirommet til noe man kan forholde
seg til pa ulike mater. Terapeuten hjelper klienten med & konfrontere sin dedelighet, ikke for &
overvinne den eksistensielt gitte dodsangsten — det ville veert meningslest — men for a leve mer fullt i
lys av den.

Kirk Schneider (2009), som var elev av May og Yalom, er en viktig videreforer av denne
tradisjonen. Hans eksistensielt-humanistiske tilneerming balanserer det tragiske og det hapefulle, det
begrensede og det mulige. Mest interessant er kanskje hans vektlegging av eerefrykt og undring — awe -
som grunnleggende holdning til tilveerelsen. Dette er ikke Heideggers sprdk. Men det resonerer med
hans insistering pa at vaeren er noe som kaller pa undring, ikke bare analyse.

Den britiske eksistensielle tradisjonen har sin egen tone. R.D. Laing (1959), omdiskutert for sin
terapeutiske eksperimentering, tok Heideggers eksistensielle perspektiv inn i forstaelsen av alvorlige
psykiske lidelser. For Laing fremsto psykosen som en eksistensiell krise snarere enn et medisinsk
problem. Den er et desperat forsek pa a vere i en verden som har blitt ubeboelig. Hans beskrivelse av
den «ontologiske usikkerheten» hos mennesker med schizofreni - folelsen av at ens egen eksistens er
truet, at man kan forsvinne eller bli slukt - er tydelig inspirert av Heidegger i sin forstaelse av hvordan

® Tidsskrift for Norsk psykologforening


https://psykologtidsskriftet.no

KLASSIKEREN 4

veeren selv kan bli problematisk og verden oppleves «uhjemlig»: Hva skjer nar kastetheten blir for
voldsom a forholde seg til, nar verden man er kastet inn i, ikke gir rom for ens veeren?

Mick Cooper (2015) representerer en nyere generasjon britiske eksistensielle terapeuter som
har tatt denne arven videre pa en mer balansert mate. Hans pluralistiske tilnaerming, med ideen
om at ulike klienter trenger ulike tilneerminger pa ulike tidspunkt, har en tydelig heideggeriansk
betoning. For i denne pluralismen ligger en grunnleggende anti-essensialisme; mennesket har ingen
fast natur som krever én bestemt terapeutisk respons. Vi er mangfoldige, ubestemte, alltid i tilblivelse.
Coopers insistering pa at terapi ma veere en genuin dialog, et mete mellom to som sammen utforsker
mulighetene for veeren, resonerer med Heideggers forstielse av mening som noe som ikke bare er gitt,
men som ma skapes og oppdages.

Emmy van Deurzen (2012), med sin britiske-nederlandske bakgrunn, bygger bro
mellom kontinental filosofi og britisk pragmatisme. Hun bruker Heideggers begreper -
Befindlichkeit, Geworfenheit, Mitsein — som analytiske verktgy. Ogsa hos henne sniker det seg inn
en terapeutisk anvendelighet som Heidegger nok ville stilt spersmal ved. Som om autentisitet er noe
man kan arbeide mot, om ikke oppna en gang for alle. Men kanskje er det nettopp slik at Heideggers
tenkning forst kan bli levende i den kliniske praksis gjennom oversettelser som ikke er helt trofaste.

Relasjonelle vendinger

Det relasjonelle perspektivet bygger pa en grunnleggende innsikt som gar tilbake til

Heideggers Mitsein; var veeren-med. Vi er alltid allerede i relasjon, alltid allerede vevd inn i et nett av
betydninger og forbindelser. Eller som Stephen A. Mitchell (1988) beskrev det: Vi er ikke forst isolerte
individer som sa kommer sammen, et selv kan forst bli et selv som del av en «relasjonell matrise».

Robert Stolorow og hans kolleger har tatt Heideggers relasjonelle ontologi inn i den kliniske
praksisen pa en direkte og anvendelig mate. Deres intersubjektivitetsteori, utviklet sammen med
George Atwood, Bernard Brandchaft og Donna Orange (Stolorow & Atwood, 1992; Stolorow et al.,
2002), er dypt pavirket av Heidegger. For Stolorow er ikke det ubevisste noe som ligger begravd inne i
individet. Det er noe som oppstar i det intersubjektive feltet mellom terapeut og klient.

Stolorow (2011), som selv har skrevet omfattende om Heidegger, ser den terapeutiske situasjonen
som en «relasjonell lysning». Det er et rom hvor bade terapeut og klients veren-i-verden meotes og
gjensidig konstituerer hverandre. Traumatiske erfaringer forstds ikke som indre arr, men som brudd i
det relasjonelle vevet som holder var verden sammen. Og helbredelse skjer ikke gjennom innsikt alene,
men gjennom det Stolorow kaller et «relasjonelt hjem» — en folelsesmessig bolig hvor ens affektive
erfaringer kan finne forstielse og gyldighet.

Dette er Heideggers Mitsein oversatt til klinisk sprak. Men med en varmere tone. Der Heidegger
kunne vere nesten brutalt nektern i sin analyse av vaeren-med-andre, tilbyr Stolorow en mer
terapeutisk visjon: Vi er ikke bare kastet inn i relasjoner, vi kan ogsé finne hjem i dem.

Metodisk arv

Gjennom hermeneutisk fenomenologi har Heideggers innflytelse pa psykologisk forskning veert
direkte og varig. Amadeo Giorgi (2009) og andre fenomenologiske psykologer refererer eksplisitt

til Heidegger nér de utvikler sine forskningsmetoder. Men det er den hermeneutiske vendingen -
forstaelsen av at all erfaring alltid allerede er fortolket — som kanskje har hatt storst giennomslagskraft.

® Tidsskrift for Norsk psykologforening


https://psykologtidsskriftet.no

KLASSIKEREN 5

Jonathan Smiths Interpretative Phenomenological Analysis (IPA) bygger direkte pa Heideggers
hermeneutiske fenomenologi (Smith et al., 2009). For Smith, som for Heidegger, er det ingen «ren»
erfaring vi kan fa tilgang til. Vi er alltid allerede fortolkende vesener, kastet inn i en verden av mening
som vi bade skaper og oppdager. IPAs doble hermeneutikk, forskeren som fortolker deltakernes
fortolkninger av sin egen erfaring, er dypt heideggeriansk i sin forstaelse av hvordan mening oppstar.

I den «refleksive vending» i kvalitativ forskning (Binder et al., 2024) kombinerer vi Heideggers
insistering pa a veere tro mot fenomenene slik de viser seg, med en refleksiv bevissthet om forskerens
egen posisjon og forforstaelse. Vi kan ikke studere menneskelig erfaring som om vi studerte steiner
eller molekyler. Vi er alltid allerede involvert i det vi studerer, alltid allerede del av meningsveven vi
prover a forsta. Dette er mer enn en teknisk metodediskusjon. Det handler om en grunnleggende
forstaelse av hva psykologisk kunnskap er og kan vaere. Nar kvalitative forskere insisterer pa 8 komme
s naer som mulig deltakernes erfaring samtidig som vi lykkes i & veere refleksive om egen rolle, prover
vi a praktisere det vi med Heidegger kan kalle Gelassenheit. Dette er en dpen, mottakelig holdning som
lar fenomenene vise seg uten a tvinge dem inn i forhdndsbestemte kategorier.

Narrative vendinger

Heidegger kalte spraket «vaerens hus». Vi bor i spraket, sa han, og spraket former hva som kan vise seg
for oss. Paul Ricceur (1984-1988) tok elementer fra Heideggers tidsanalyse og sprakforstaelse og vevde
den sammen med teorien om fortelling. For Ricceur var menneskets forhold til tid grunnleggende
narrativt. Vi forstar oss selv gjennom historiene vi forteller om oss selv. Denne innsikten, formidlet
gjennom Jerome Bruner (1986) og andre, har bidratt til hvordan vi tenker om identitet i psykologien.

Dan McAdams (2011) har kanskje tatt denne narrative vendingen lengst med sin livshistorieteori.
For McAdams er identitet nettopp livshistorien — den internaliserte og utviklende fortellingen om
selvet som vi konstruerer fra sen ungdom og gjennom voksenlivet. Vi kan lese dette som Heideggers
tidslighet gjort narrativ: Vi er vesener som strekker oss mellom fortid, nitid og fremtid. Vi skaper
sammenheng i hvem vi er, og verden rundt oss gjennom fortelling.

Men her ligger det ogsd en interessant spenning. McAdams soker ofte etter helhet, koherens, den
«gode» livshistorien som innpasser alle livets trader. Her glemmer han kanskje noe av det Heidegger
insisterte pa, nemlig at menneskets veeren er grunnleggende ubestemt, alltid i prosess.

Michael Bamberg (2009) har papekt nettopp dette problemet. Hans «sma-historie»-tilnerming
kritiserer tendensen til a soke etter de store, ssmmenhengende narrativene. For Bamberg er identitet
noe som forhandles lokalt, i de sma fortellingene vi forteller i hverdagen, ofte motsetningsfylte, ofte
flertydige. Dette er kanskje mer i trad med Heideggers forstaelse av mennesket som kastet inn i
situasjoner vi md handtere uten en overordnet plan eller mening. Bambergs insistering pa det lokale
og flertydige ved narrative identiteter minner oss om at vi ikke bare har en historie - vi er alltid midt
i mange historier samtidig, ofte uforenlige, alltid &pne for revisjon. Meoter vi dette med Heideggers
begrep om kastetethet, kan vi si: Vi er kastet inn i historier vi ikke har begynt, og vi ma improvisere
vare egne vendinger mens fortellingen utfolder seg.

Taus kunnskap

Heideggers analyse av Zuhandenheit - tilhandenhet - er kanskje hans mest praktiske bidrag til
psykologien. Nar vi bruker en hammer, tenker vi ikke pa hammeren. Den er transparent. Den er en
forlengelse av handen. Det er forst nar hammeren knekker, nar den slutter & fungere, at vi ser den som

® Tidsskrift for Norsk psykologforening


https://psykologtidsskriftet.no

KLASSIKEREN 6

et objekt. Vi lever i verden pa en méte hvor vi er involvert og engasjert pa et for-refleksivt nivé. Vi er
oppslukt i praksiser hvor vi gar opp i det vi holder pa med, og i en viss forstand er ett med det, uten &
alltid trenge & resonnere for vi handler. I en viss forstand ligger det en kunnskap i vare handlemater
som er mer enn vare teorier om hvordan vi best skal handle. Heidegger brukte tilhdndenhet forst og
fremst om vart forhold til redskaper og praksiser (techne). I en terapeutisk sammenheng kan vi ogsa
lese dette i lys av det Aristoteles kaller fronesis, som er den praktiske klokskapen som uteves i motet
med andre.

Michael Polanyi kalte dette for-refleksive nivaet «taus kunnskap». Donald Schon (1983) snakket
om «reflection-in-action». Hele diskusjonen om praktisk kunnskap i profesjonsutevelse — hvordan en
erfaren terapeut «vet» hva hun skal si, uten & kunne forklare hvorfor - bygger pa denne innsikten.

Bruce Wampold (2015) har kanskje tatt denne innsikten lengst inn i psykoterapiforskningen med
sin kontekstuelle modell. Det er nettopp den for-refleksive veeren-i-verden som Wampold viser til nar
han understreker at det mest virksomme i terapi ofte skjer pa et implisitt niva. Det skjer i selve maten
terapeut og klient er sammen pa, snarere enn i de uttalte teknikkene. For Wampold er ikke terapi forst
og fremst anvendelse av spesifikke teknikker. Det som virkelig betyr noe, er den helhetlige konteksten:
den terapeutiske relasjonen, den delte forstaelsen av problemet, troen pa at endring er mulig. En
god terapeut navigerer ikke primeert gjennom valg av teknikker, selv om slike valg ogsa kan veere
viktige. Hun fornemmer nar hun skal tie, nar hun skal snakke, nar hun skal lene seg frem eller trekke
seg tilbake. All denne kunnskapen er ikke i hodet hennes som eksplisitt viten, men kroppsliggjores
gjennom hennes veren-i-terapirommet.

— Heidegger kalte spraket «veerens hus»

Wampolds forskning viser at denne implisitte, kontekstuelle dimensjonen forklarer mer av
terapiens effekt enn de spesifikke teknikkene: Det viktigste skjer ikke pa det eksplisitte, tekniske nivaet,
men i det implisitte, relasjonelle rommet hvor terapeut og pasient motes som opplevende, sansende og
samhandlende vesener.

Men her er paradokset: Vi gnsker ogsa & gjore det som skjer i terapirommet, eksplisitt,
malbart. I mange sammenhenger er det ogsé viktig & utvikle strukturerte fremgangsmater,
tilbakemeldingsinstrumenter, og ikke minst a kunne lzere nye terapeuter & anvende dem. Pa den
ene side blir det som & tvinge den tause kunnskapen til & bli noe annet enn hva den egentlig kan
veere, nemlig en eksplisitt prosedyre. Pa den annen side — om vi skal fortsette med Heideggers
hammermetafor - sa vil ogsé en fersk handverker trenge gode rad om hvordan en hammer kan og skal
brukes, og en erfaren handverker vokser pa tilbakemelding pa hva som fungerer godt. Det uttalte og
eksplisitte og det tause og implisitte er ikke bare motsetninger, de spiller sammen.

Tiden som apner seg

Det er som om Heidegger s inn i fremtiden og beskrev var tids kriser for de ble akutte. Eller kanskje
er det heller slik at hver tid leser Heidegger pa sin mate, finner i ham det den trenger. Heidegger
oppfordrer oss til en grunnleggende, ydmyk og undrende apenhet mot verden. Han oppfordrer

oss til & veere sensitiv for hvordan vi gir mening til den, og veere klar over at vi aldri slutter & vere
meningsskapere. Han advarer mot farene for at vi sa lett laser oss fast i virkelighetsforstaelser, og tror
den forstaelsen vi selv har skapt, er den entydig sanne. Ikke minst gjelder dette, slik Heidegger papekte

® Tidsskrift for Norsk psykologforening


https://psykologtidsskriftet.no

KLASSIKEREN 7

mange ganger, var mate & forholde oss til naturen pa som blott og bart objekt for var utnyttelse og
kontroll.

Andy Fisher (2013), i sin radikale okopsykologi, refererer direkte til Heidegger. Men selv de som
ikke gjor det, som arbeider med klimaangst og ekoterapi, bruker implisitt heideggerianske temaer.
Fremmedgjoringen fra naturen, tapet av en dypere forbindelse med jorden, folelsen av a leve i en
verden som har lukket seg for undringen og @refrykten for naturen. Alt dette har rotter tilbake til
Heideggers kritikk av modernitetens teknologiske verdensanskuelse.

Og nd, med KI-revolusjonen, star vi overfor en enda dypere utfordring. Problemet er ikke bare
at vi skaper maskiner som kan tenke, eller i det minste simulere tenkning. Mer foruroligende er
hvordan vi begynner a forsta oss selv giennom maskinenes speil. Det er en grunnleggende forskyvning
i hvordan vi forstar hva det vil si & veere menneske. Det er intet galt i 4 snakke om nevrale nettverk.
Men vi star alltid i fare for & forveksle var modell for tenkning med tenkningens vesen, slik Winograd
og Flores (1986), med utgangspunkt i Heidegger, papekte det. For Heidegger var mennesket nettopp
ikke en sofistikert informasjonsprosesseringsmaskin, men det vesenet som hadde en unik oppgave: &
veere «veerens vokter» — der Hirt des Seins.

Hva betyr det & vaere vaerens vokter i en tid med KI og terapiboter? Det betyr kanskje a insistere
pa det som ikke lar seg algoritmisere: det flertydige, det ubestemte, det som apner verden snarere enn
a lukke den. En KI kan kanskje simulere empati, men kan den virkelig befinne seg i en stemning?
Kan den kjenne angsten? Og da tenker jeg ikke pa frykten for noe bestemt; men den grunnleggende
angsten for veerens grunnleshet? Kan den romme eksistensiell skyld?

Faren er ikke (nedvendigvis) KI-en i seg selv. Faren er at vi, i vdr fascinasjon over disse nye
speilverdener vi har skapt, glemmer var egen seregenhet. At vi begynner a forsta oss selv som darlige
kopier av de maskinene vi har laget. At vi mister blikket for det verdensapnende ved menneskelig
eksistens — var evne til 4 undre oss, til 4 la oss overraske, til & finne mening i det meningslese.

Men igjen, Heidegger var ikke teknologifiendtlig. Faren ligger forst og fremst i at den
teknologiske tenkematen blir den eneste méten a tenke pa. Nar alt blir middel og ingenting mal i seg
selv. Nar selv kjeerligheten blir noe man ma «jobbe med», nar sorg blir noe som skal «prosesseres», nar
eksistensiell angst blir en «bug» som skal fikses.

Den vanskelige arven etter Heidegger

Det er et morkt paradoks a forholde seg til nar vi diskuterer Heideggers innflytelse: Filosofen som
insisterte pa at mennesket ikke har noen fast essens, som viste oss at vi alltid er i prosess, alltid i
tilblivelse — denne anti-essensialisten ble nazist for en periode. Riidiger Safranski (1994) beskriver det
i biografien En mester fra Tyskland som et slags sammenbrudd. Kanskje var det det. Kanskje var det,
som vi psykologer kunne si, en brist i mentaliseringen.

Det er ironisk at Heidegger, som har hatt sa stor betydning for fundamentalisme-kritikere som
Hannah Arendt (som for evrig var hans student, og elskerinne), falt for den mest essensialistiske
politiske vendingen Europa har sett. Han som viste oss at det ikke finnes noen «egentlig» menneskelig
natur, at vi er kastet inn i historien og ma skape var egen mening. Akkurat han omfavnet en ideologi
som hevdet at blod og jord bestemmer alt.

Hvordan forholder vi oss til dette? Kan vi skille filosofien fra filosofen? Ber vi det? Kanskje
ligger det en leerdom nettopp i dette sviktet. At selv den dypeste filosofiske innsikt ikke beskytter mot
menneskelig svakhet, mot forforelse, mot det Heidegger selv kalte «forfall»: det & blindt falle inn i

® Tidsskrift for Norsk psykologforening


https://psykologtidsskriftet.no

KLASSIKEREN 8

tidens stremninger. Filosofi alene er ikke nok. Vi trenger noe mer. Vi trenger etisk arvakenhet, politisk
bevissthet, og ikke minst: evnen til & se den konkrete Andre. Ikke bare Veeren med stor V.

Klassikere som levende kilder

Sa hvorfor lese Sein und Zeit i dag, nesten hundre ér etter at den ble skrevet? Ikke for & finne ferdige
svar eller anvendbare teknikker. Heidegger gir oss ikke slikt. Men han gir oss noe vel sa verdifullt: et
spréak for a tenke det nesten utenkelige, for & neerme oss de mest grunnleggende spersmalene om hva
det vil si & veere menneske.

Lars Holm-Hansens oversettelse (Heidegger, 1927/2018) gjor endelig dette verket tilgjengelig for
norske lesere. Det er en god oversettelse, trofast mot originalens kompleksitet uten & bli unedig obskur.
Men som med all Heidegger-lesning krever det tallmodighet. Man ma la teksten arbeide i en, la de
merkelige ordene og vendingene gjore sitt arbeid.

Gadamers (1960/2004) begrep om virkningshistorie minner oss om at vi aldri helt kan kontrollere
hvordan vére ideer blir mottatt og brukt. De lever sitt eget liv, inngar i nye konstellasjoner, skaper
uventede forbindelser. Heideggers Sein und Zeit fortsetter & virke i psykologien, ofte pa mater han ville
protestert mot, men kanskje nettopp derfor pd mater som holder verket levende.

Og kanskje er det nettopp slik det skal veere med en klassiker. Den virker ikke ved & gi oss ferdige
svar, men ved a holde spgrsmalene dpne. Ved & minne oss om at det vi tar for gitt — tiden, deden,
angsten, spraket, veeren selv — er dypt mysteriost og verdt a tenke over. Om og om igjen.

Det er kanskje det beste vi kan hépe pa av en klassiker: ikke at den lgser vare problemer, men
at den gjor oss til dypere, mer tenkende mennesker. Mennesker som kan holde ut i det dpne, i det
uavklarte, i mysteriet. For som Heidegger minnet oss om: Vi er de vesener for hvem veren selv er et
sporsmal. I var tid er det viktig a bli minnet pa at dette er noe av kjernen i det menneskelige.

Referanser

Aristoteles. (2013). Den nikomakiske etikk (Arnfinn Stigen, overs.). Vidarforlaget.

Bamberg, M. (2009). Identity and narration. I P. Hithn, J. Pier, W. Schmid & J. Schonert
(Red.), Handbook of narratology (s. 132-143). De Gruyter.

Binder, P. E. (2022). The call of the unlived life: On the psychology of existential guilt. Frontiers in
Psychology, 13, 991325. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.991325

Binder, P. E., Rabu, M. & Moltu, C. (2024). Hermeneutisk fenomenologi - en refleksiv
forskertilneerming. I L. Loras & O. Ness (Red.), Hindbok i kvalitativ forskning: For psykologi,
helsefag og sosialfag. Fagbokforlaget.

Binswanger, L. (1958). The existential analysis school of thought. I R. May, E. Angel & H. F. Ellenberger
(Red.), Existence: A new dimension in psychiatry and psychology (s. 191-213). Basic Books.

Boss, M. (1963). Psychoanalysis and Daseinsanalysis. Basic Books.

Bruner, J. (1986). Actual minds, possible worlds. Harvard University Press.

Cooper, M. (2015). Existential psychotherapy and counselling: Contributions to a pluralistic practice.
Sage.

Fisher, A. (2013). Radical ecopsychology: Psychology in the service of life (2. utg.). State University of
New York Press.

Gadamer, H.-G. (1960/2004). Truth and method. Continuum.

Giorgi, A. (2009). The descriptive phenomenological method in psychology. Duquesne University Press.

Heidegger, M. (1927/2018). Veeren og tid (L. Holm-Hansen, Overs.). Pax.

® Tidsskrift for Norsk psykologforening


https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.991325
https://psykologtidsskriftet.no

KLASSIKEREN

Laing, R. D. (1959). The divided self. Tavistock.

May, R., Angel, E. & Ellenberger, H. E (Red.). (1958). Existence: A new dimension in psychiatry and
psychology. Basic Books.

McAdams, D. P. (2011). Narrative identity. I S. J. Schwartz, K. Luyckx & V. L. Vignoles
(Red.), Handbook of identity theory and research (s. 99-115). Springer New York.

Mitchell, S. A. (1988). Relational concepts in psychoanalysis: An integration. Harvard University Press.

Ricoeur, P. (1984-1988). Time and narrative (Bind 1-3). University of Chicago Press.

Safranski, R. (1994). Ein Meister aus Deutschland: Heidegger und seine Zeit. Carl Hanser Verlag.
[Dansk utgave: En mester fra Tyskland: Heidegger og hans tid. Gyldendal].

Schneider, K. J. (2009). Awakening to awe: Personal stories of profound transformation. Jason Aronson.
https://doi.org/10.5771/9780765706669

Schoén, D. A. (1983). The reflective practitioner. Basic Books.

Smith, J. A., Flowers, P. & Larkin, M. (2009). Interpretative phenomenological analysis: Theory, method
and research. Sage.

Stolorow, R. D. (2011). World, affectivity, trauma: Heidegger and post-Cartesian psychoanalysis.
Routledge.

Stolorow, R. D. & Atwood, G. E. (1992). Contexts of being: The intersubjective foundations of
psychological life. Analytic Press.

Stolorow, R. D., Atwood, G. E. & Orange, D. M. (2002). Worlds of experience: Interweaving
philosophical and clinical dimensions in psychoanalysis. Basic Books.

van Deurzen, E. (2012). Existential counselling & psychotherapy in practice (3. utg.). Sage.

Wampold, B. E. (2015). The great psychotherapy debate: The evidence for what makes psychotherapy
work (2. utg.). Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203582015

Winograd, T. & Flores, E. (1986). Understanding computers and cognition: A new foundation for design.
Ablex Publishing Corporation.

Yalom, I. D. (1980). Existential psychotherapy. Basic Books.

Publisert: 02.02.2026, Tidsskrift for Norsk psykologforening.

@ Tidsskrift for Norsk psykologforening


https://doi.org/10.5771/9780765706669
https://doi.org/10.4324/9780203582015
https://psykologtidsskriftet.no
https://psykologtidsskriftet.no

